
Světlo, které se nevnucuje 

Vánoce jsou křesťanské svátky. Připomínají narození Ježíše Krista. Zároveň se však dotýkají 
něčeho, co lidé znali dávno před křesťanstvím: zkušenosti nejdelší noci a touhy, aby tma 
neměla poslední slovo. Po zimním slunovratu se den začne pozvolna prodlužovat. 

Proto Vánoce mluví o Bohu jako o pravém světle – o světle naděje, které se narodilo v tichu 
noci. 

Mnozí z nás dnes stojí v této noci s tichou únavou, s vnitřní vyprahlostí a vyprázdněností. 
Právě do takové noci zaznívá věta proroka Izajáše: 
„Lid, který chodil ve tmě, vidí veliké světlo.“ 

Prorok neříká, že tma skončila. Neříká, že se všechno vyjasnilo. Říká jen toto: do tmy 
vstoupilo světlo. 

Žijeme ve světě, který se dokáže rozsvítit okamžitě. Stačí gesto prstu, otevření obrazovky, 
připojení k síti. Máme světlo, které měří, porovnává, vyhodnocuje a vysvětluje. A přesto 
máme zkušenost, že čím více je vše osvětlené navenek, tím více se uvnitř nás hromadí stín. 
To nejdůležitější často zůstává skryté. 

Vánoční evangelium – radostná zvěst – nepřichází s převratnou technologií ani s 
dokonalejším systémem. Nepřichází lepší verze světa. Přichází příběh: o cestě bez pohodlí, o 
noci bez jistot a o dítěti, které je v tomto světě přítomné. 

V evangeliu zaznívá věta, která je jádrem této noci: 
„Dnes se vám narodil Spasitel.“ 

Ne zítra. Ne až bude klid. Ne až budou lepší podmínky pro život. Ale právě dnes – uprostřed 
toho, co zrovna prožíváme. 

Evangelium nám připomíná něco, co jsme se možná odnaučili: život se neřeší, život se 
přijímá. Program se hodnotí podle výkonu. Dar se přijímá, nebo odmítá. Narození dítěte je 
událostí, která od nás vyžaduje jasný postoj: buď ji necháme bez povšimnutí, nebo v nás 
promění všechno. 

Jedním z rysů dnešní doby je prohlašovat malé věci za bezvýznamné. Považovat laskavost za 
slabost, naději za naivitu a cynismus za rozum. Cynismus dnes často vypadá moudře. Ve 
skutečnosti je však často jen obranou proti zklamání – způsobem, jak si zachovat odstup, aby 
nás nic nebolelo. 

Vánoční poselství však ukazuje něco jiného. Netvrdí, že světlo musí být silné, aby bylo 
pravdivé. Tvrdí, že i malé světlo má smysl, pokud mu dáme prostor. Tma totiž neporáží světlo 
svou silou, ale tím, že ho nepustíme dovnitř. 

Nejde především o to, zda „věříme dost“. Jde spíše o to, jakým pohledem se díváme na svět. 



Jeden starý výrok to shrnuje prostě (Marcus Aurelius): 
„Náš život je takový, jakým ho učiní naše myšlenky.“ 

Neznamená to popírání reality. Znamená to, že způsob, jakým realitu čteme, rozhoduje o 
tom, co jsme schopni přijmout. Když se díváme jen s podezřením, dobro se vždy ukáže jako 
slabost. Když se díváme cynicky, světlo nikdy nebude dost silné. Když se díváme rezignovaně, 
naděje se bude zdát směšná. 

Ale když připustíme, že i tiché, nenápadné světlo má hodnotu, může se něco změnit. Možná 
ne celý svět kolem nás. Ale náš vztah k němu – a k tomuto světlu. A někdy právě to stačí, aby 
tma neměla poslední slovo. 

Vánoce nás nevyzývají k dokonalosti ani k velkým slibům. Bůh po nás nechce, abychom byli 
úplně jiní, lepší, bezchybní nebo dokonalí. Betlémské dítě nás jen tiše a nenápadně zve: 
udělej ve svém nitru prostor pro ticho, pro křehkost, pro světlo – Boží světlo plné naděje, 
které se nevnucuje, ale čeká, zda ho přijmeme. 

Možná právě proto se Vánoce slaví každý rok. Ne proto, že bychom byli připraveni. Ale proto, 
že znovu a znovu potřebujeme slyšet, že světlo není poraženo tmou jen proto, že je malé. A 
že i v noci, která se zdá dlouhá, už začíná svítat nový den. 

Přeji vám, aby tato noc byla alespoň malým prostorem, kde cynismus nemá poslední slovo. 
Aby světlo, které není oslnivé, dostalo šanci. A aby naše myšlenky – a s nimi i náš život – 
nebyly chudší, než musí být. 

Bůh nám fandí a přeje nám mnohem víc. Právě proto se Ježíš narodil. 
On je tím světlem naší naděje. 

Amen. 

 


